# MODERN RUSSIAN LITERATURE AND CULTURE

STUDIES AND TEXTS

volume 7

edited by

Lazar Fleishman Stanford
Joan Delaney Grossman Berkeley
Robert P. Hughes Berkeley
Simon Karlinsky Berkeley
John E. Malmstad Harvard
Olga Raevsky-Hughes Berkeley

### АЛЕКСЕЙ РЕМИЗОВ

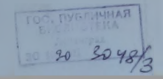
#### ИВЕРЕНЬ

— Загогулины моей памяти —

Редакция, послесловие и комментарии

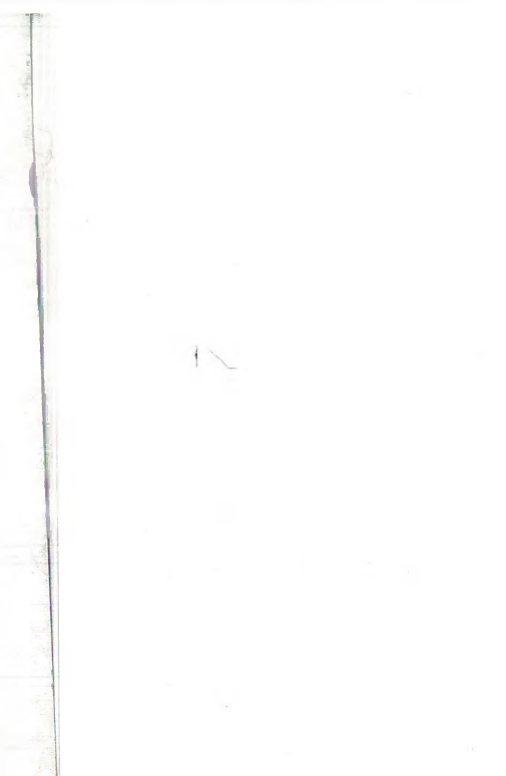
О. Раевской-Хьюз

BERKELEY SLAVIC SPECIALTIES
Berkeley, 1986



## Ольга Раевская-Хьюз

# ПОСЛЕДНЯЯ АВТОБИОГРАФИЧЕСКАЯ КНИГА А. РЕМИЗОВА



Эволюцию творчества Ремизова можно описать как поиски жанра или «борьбу за жанр». Ранние его произведения несут на себе печать демонстративного разрыва с традиционными формами. В основе его — отталкивание от классического литературного языка Пушкина, Тургенева и Толстого. Свою зрелую манеру письма Ремизов усматривает чуть ли не в своих школьных сочинениях, заявляя:

Но тогда уже все определилось в моем писательстве: я никакой рассказчик, я песельник, и из меня никогда не вышло романиста (...) Мне легче говорить от «я», не потому что я бесплоден — цветной мир моей *Посолони* меня оправдывает — и вовсе не по «бесстыдству», а потому что «поется». Так я всю жизнь и пропел (...). (Иверень, стр. 21).

За исключением «перепевов» сказок и легенд и книг-рассказов о жизни его жены Серафимы Павловны, центральные книги Ремизова, начиная с Взвихрённой Руси (1927) и Кукхи (1923), это автобиографическая проза. Это не мемуары, не воспоминания, не автобиография в принятом смысле слова. Это рассказ о собственной жизни, но рассказ принципиально антихронологический; выделенные эпизоды не только тщательно отобраны, но под пером Ремизова обрастают особым смыслом, становясь символами его жизни и судьбы. Здесь вступает в права поэтический вымысел, претворяющий документальную биографию в художественную прозу; и поэтому оказывается значительно важнее не то, как было на самом деле, а то, как эти события и факты запомнил автор и что они для него означали спустя много лет.

Высшая точка этих жанровых исканий — книга *Подстриженнымни глазами* (1951), где Ремизов определяет избирательность и значительность того, что попадает в его рассказ; измерение значительности фактов не внешнее, а внутреннее: «Написать книгу "узлов и закрут" [памяти], значит написать

больше, чем свою жизнь, датированную метрическим годом рождения, и такая книга будет о том, "чего не могу позабыть"». Творческая память писателя постоянно выводит его за пределы документальной биографии.

Свои книги Ремизов пытался представить как «воспоминания», по-видимому, в надежде завоевать расположение издателей и читателей. К книге Подстриженными глазами автор приложил список своих мемуарных книг с обозначением их хронологических рамок. Однако в действительности, в автобиографической прозе Ремизов оставался независимым от хронологических границ, так же как и от границ тематических. Он свободно переходил от рассказа о собственной жизни к разговору о литературе, включая материал, никак непосредственно не связанный с рассказом. Антонелла д'Амелия, говоря об Учителе музыки, самой сложной из автобиографических книг Ремизова, очень точно назвала ее структуру мозаичной. В

На этом фоне *Иверень* выглядит произведением несравненно более простым и стройным. Он сконцентрирован вокруг четко определяемой фактической канвы. Но главное в этой книге другое. Освещение биографических фактов, относящихся к строго определенному этапу его жизни (1896 – 1903), подчинено более глубокому плану: развернутой декларации об особенности места, занимаемого автором в истории русской литературы. (Отчасти эта декларация вторит другим, хорошо известным высказываниям Ремизова на эту тему.) Связаны оба этих плана попыткой автора найти первые проявления писателя Резимова в «отмеченном» студенте или своевольном ссыльном. О том же свидетельствует введение автором в *Иверень* пересказа своего первого рассказа «Убийца», знакомого нам и по книге *Подстриженными глазами*.

Этот детский рассказ содержит основные темы и черты раннего Ремизова: пожар, подозрение в преступлении, обвинение невиновного, признание вины невинными; элементы сказочной фантастики (злодей не убит, а превращен в клячу) и реализацию метафоры и инверсию ролей (называвший

людей «животное» сам становится животным). Здесь проявляется и еще одна сторона Ремизова-художника — любовь к мелочам быта. В такой «конкретности» Ремизов усматривал основу своей писательской сущности: «я очень "физический", "предметный", "образный", и чистая мысль — у меня нет рук схватить ее и подчинить себе» (Иверень, стр. 26). Замечательно, что этот рассказ, этот, свой «доисторический» писательский дебют, Ремизов увязывает со снами: рассказ написан «без связи (...) как бывает во сне» и вспоминается он «как сон» (Иверень, стр. 20).

Хорошо известно место, которое в творчестве Ремизова занимают сны. Соединение яви со сном не только литературный прием, но и попытка, как он объясняет, передать определенный жизненный опыт: «После необходимых пробуждений в день, я в "жизни" только брожу — полусонный: в памяти всегда клочки сна — бахрома на моей дневной одежде». Эту связанность сна и яви Ремизов воспринимает как некую данность — «Все-таки приходится жить, как же иначе: и сон и явь крепко связаны и друг другом проницаемы». — и старается воссоздать в своих книгах. Через сон он открывает самое существенное о себе и других, кроме того сон для Ремизова — это единственная возможность связи с умершими.

Сон это также источник ремизовских перевоплощений, его памяти, переносящей его в другие века. В Иверне вдохновенные «воспоминания» о своих предшественниках-книжниках (от арабских каллиграфов до Буало) отражают две особенности Ремизова-писателя — его культ книги и культ памяти, призванной сохранить культуру от забвения и небытия.

В своем отталкивании от традиционного писательства Ремизов — через голову 19-го века — возвращается двумя путями к допетровской Руси: он одновременно и книжниклетописец, и сказитель-певец. Как летописец, он регистрирует точные даты и имена, стремится увековечить прошлое до мельчайших деталей — никого и ничего не забыть. А как певец, он привносит начало лирическое, прибегая к ритмической организации текста, используя аллитерации и рефрены.

Парадоксальным результатом скрещения книжной и устной стихий оказывается отсутствие у Ремизова «канонических» редакций, крайне затрудняющее работу текстолога. Подобно древнерусскому писателю-переписчику, Ремизов любил включать один и тот же текст в разные «сборники» и «книги», иногда без перемен, иногда же создавая новые редакции, соответствующие новому контексту; «книжника» в этом поддерживал «сказочник», свободно варьирующий — распространяющий или сокращающий — текст.

Ремизов любил повторять, что он никогда не был признан современным писательским миром как равный. Подчеркивая и усугубляя идею «непризнанности», он парадоксально называл себя «ненастоящим», в отличие от признанных, «великих», «настоящих».

В главке «Писатель» Ремизов набросал свою писательскую генеалогию: через Гоголя, Достоевского и Вельтмана она ведет к представителям натуральной школы Булгарину и Далю. Так автор подчеркивает свою принадлежность к «младшей» пинии русской литературы. От Гоголя и Достоевского берутся только те стороны их творчества, которые были Ремизову особенно близки: сказочность Гоголя и чуткость к человеческому страданию Достоевского. Из многообразной деятельности Вельтмана также выбрано самое близкое Ремизову: столкновение прямого и метафорического значения, языковое «балагурство» («У Вельтмана нету "общих мест", у него свой глаз и по глазу слово: находки, — а это непременно останется в памяти» 10).

Упоминание В. Даля (Луганского) не вызывает удивления. Отношение Ремизова к русскому языку — защита природного русского «лада» и русского слова и поиски неискаженного иностранными влияниями языка в старинной письменности и разговорном языке — совпадает с взглядами Даля, считавшего, как и Ремизов, язык новой русской литературы и язык образованного общества «испорченными». Что касается имени Булгарина, то появление его в этом списке не может не вызвать изумления у современного читателя. Включение

его имени — не только «юродство», не только установка на эпатаж, но и историческая памятливость Ремизова. Прославившийся своей службой в III отделении и гонениями на лучшее, что было в русской литературе его времени, автор «нравоописательных» очерков, Булгарин первым употребил выражение «натуральная школа» (правда, в отличие от последующей традиции, в отрицательном смысле). 12

Но, устанавливая свою литературную генеалогию, Ремизов неожиданно превращается в литературный персонаж, когда заявляет, что он продолжает традицию мелких петербургских чиновников 20 – 30-х годов, описанных не Гоголем, не Достоевским, не Вельтманом, а Булгариным и Далем. Здесь ключ к взаимоотношениям автора книги и описываемого им в ней «начинающего писателя Ремизова»: Ремизов в Иверне и автор, и персонаж. И часто он думает именно как запуганный и забитый «маленький человек»: «Надо все принять, и самое позорное, и, приняв, сжаться, так тише, незаметней, как юркнешь в помойку, и тогда все пройдет» (Иверень, стр. 31). 13 Однако, превращаясь из автора в литературный персонаж, Ремизов тем самым подчеркивает границу между ними, то есть акцентирует коренную черту автобиографической прозы как жанра. Демонстративное перевоплощение автора в литературный персонаж парадоксальным образом указывает на принципиальное отличие автобиографической прозы Ремизова от обычных мемуаров или воспоминаний; выбор же литературного героя, отмеченного юродствующим самоумалением, оказывается последовательной, осознанной литературной позишией писателя.

По своему содержанию *Иверень* следует хронологически за книгой *Подстриженными глазами*, посвященной детству и юности. *Иверень* описывает период от ареста в Москве в ноябре 1896 г. до окончания ссылки в Вологде в мае 1903 г. Писать *Иверень* Ремизов начал «с конца»: завершающая глава «Северные Афины» была опубликована в журнале *Современные Записки* в 1927 г. Остальные главы писались, по-видимому, только во второй половине сороковых и начале пятидесятых

годов. 14 В октябре 1951 года Ремизов пишет: «В YMCA лежат две мои книги: Иверень и Оля (...), было собрание и меня обощли». 15 Впоследствии Ремизов надеялся напечатать книгу в новооснованном Чеховском издательстве. В конце 1953 года он писал Юрию Елагину: «Новый год встречаю с надеждой: Ваша книга о Мейерхольде и мой "Иверень". Издательского отклика еще нет, и я всегда настороже: я непокупательный». 16 Дурные предчувствия Ремизова оправдались; уже к марту следующего года Чеховское издательство рукопись отвергло. 17

Надеясь на пересмотр этого решения и рассчитывая на поддержку в этом деле Кодрянских и Елагина, Ремизов объяснял своим корреспондентам, почему он добивается издания именно этой книги: «Издание "Иверня" для меня очень важно: я рассказываю, как я стал писать и о своем первом напечатанном, я рассказываю о своих скитаниях, выброшенный, без дома, и о встречах с людьми не нашей породы — "духами" (кикиморы)». 18 Через месяц он снова пишет об Иверне: «Для меня эта книга — моя профессиональная исповедь. Я рассказываю — как и почему я начал писать и благодаря какому недоразумению (...) попал в литературу». 19 Двумя месяцами позже он сообщал: «Я "добиваюсь" издания моего "Иверня", как "документа" — зарегистрирование явления современника с каиновой печатью». 20

Название книги вызывало недоумение у современников автора и, возможно, сыграло свою роль в провале попыток ее издать. По словам Ремизова, слово иверень означает осколок или выблеск. <sup>21</sup> Хотя это слово привлекало его и своим смыслом, и звучанием, он готов был пожертвовать этим названием, предлагая озаглавить книгу «Кочевник». Но перемена названия никакой роли в издательской судьбе книги не сыграла и издана книга не была. <sup>22</sup>

Читатель, знакомый с автобиографическими высказываниями Ремизова, не найдет в его жалобах на судьбу *Иверня* ничего нового: обычным аргументом при отказе от публикации ремизовских вещей была ссылка на их «непонятность» и, следовательно, недоступность читателю. На это он не перестает

жаловаться в течение всей своей жизни. Важнее другое. Иверень действительно его «профессиональная исповедь» — и не только в том смысле, что здесь детально излагается история его первых литературных шагов, но, в первую очередь потому, что тематически и стилистически книга является как бы «концентратом» творчества писателя в целом.

«Литературной» проблематикой в узком смысле книга, конечно, не исчерпывается. Не меньшую роль играет и то, что «фабула» целиком приурочена к «революционному» прошлому автора — к периоду, когда «маленький человек» оказался — в полном соответствии с биографической реальностью - погруженным в гущу революционного брожения в России начала века. Автор — и герой — показан здесь в окружении современников, сыгравших исключительную роль в этом общественном и интеллектуальном движении. В этом контексте революционных канунов — Ремизов размышляет в Иверне о человеческой судьбе и о путях «преодоления» ее. Три указанных в конце книги варианта «победы» над судьбой, создающие, на первый взгляд, впечатление безысходного отчаяния, своей абсурдностью подчеркивают ложность этой «победы», точно также, как отвергает книга революционную утопию переделки человечества в целом. Выросший и сформировавшийся в прошлом веке, Ремизов, с опытом человека, прожившего половину нынешнего столетия, здраво переоценивает прошлое: «Никакие войны и революции ничего не поправят» и «никакие уроки истории ничему не научают» (Иверень, стр. 278, 276). Столкновение «фатализма» и установки на свободу воли лежит в основе глубокого философского пласта в Иверне, и не случайно поэтому, что начало и конец ее обращаются к двум крупнейшим представителям русской философии XX века — и ближайшим друзьям автора — Василию Розанову и Льву Шестову.

Книга *Иверень* — книга памяти. В отличие от других автобиографических книг Ремизова, в *Иверне* явно ощутимо сознательное «подведение итогов». Кроме тех, кого он встретил в ссылке «на рубеже двух столетий», в начале своего писательского пути, Ремизов вводит в текст книги и тех, с кем прошла его жизнь как человека и как писателя, поэтому Шестов и Розанов здесь свободно соседствуют с Гоголем, Аввакумом и Достоевским.

#### ПРИМЕЧАНИЯ

<sup>1</sup>См. гл. «Москва».

\*Подстриженными глазами (Париж, 1951), стр. 5. Ср.: Я никогда не мог рассказать, как было в действительности. Скелет жизни беден (он прост), украшение этого механизма — цвет жизни. Когда я слышал, рассказывают о каком-нибудь происшествии, мне всегда казалось мелко. Я никогда не мог передать рассказанное слово в слово, я рассказываю по-своему — украшая уже этот скелет, так как для меня рассказанное было скелетом. Это тоже основа работы над материалом». (Н. Кодрянская. Алексей Ремизов. Париж, 1959, стр. 87-88. Далее: Кодрянская, 1959.)

<sup>3</sup>Антонелла д'Амелия, «"Автобиографическое пространство" Алексея Михайловича Ремизова», Учитель музыки (Париж, 1983), стр. 11. Датировка книг Ремизова представляет особую проблему, т. к. многие вполне законченные его книги годами ожидали издателя, так например Учитель музыки был закончен в 1949 г. О включении отдельных глав в другие книги, а также о публикации в периодической прессе см.: Alexis Remizov. Bibliographie. Etablie par Helene Sinany (Paris, 1978).

\*Перед рассказом о первом аресте Ремизов помещает эпизод собственного изгнания с бала коммерческого училища за вызывающе яркий костюм: «очень нежная, красная косоворотка — взаправку, а поверх, вроде китайской курмы, необыкновенно мягкая кубовая куртка». Этот эпизод становится символом жизни Ремизова: за своеволие он платит изгнанием и одиночеством. Здесь он перекликается с протопопом Аввакумом, описавшим в «Житии» видение своей жизни, как «пестрый корабль». Как и у Аввакума, образ собственной жизни помещен незадолго до начала странствий, и как Аввакум, которого Ремизов ценил не только за его «природный русский язык», но и за верность избранному пути, упорство и стойкость, Ремизов остается верен себе до конца жизни. Если вначале его выгоняет

дядюшка с ученического бала за неподобающую одежду, позднее Ремизова-писателя не принимает литературный мир за его яркий — «неподобающий» — стиль (см. гл. «Москва»).

*5Мартын Задека* (Париж, 1954), стр. 7.

6Там же, стр. 8.

<sup>7</sup>См.: «Писец воронье перо» в кн. *Пляшущий демон* (Париж, 1949) н «Поджигатель» в *Подстриженными глазами*. Механизм памятисна раскрыт в кн. *Мартын Задека*:

О смерти Авраама я читал в апокрифах и мне приснился Авраам, вознесенный на небеса  $\langle ... \rangle$  По моему жаркому чувству, я как бы находился в эту минуту с Авраамом  $\langle ... \rangle$  Та же острота чувства и яркость видения мне говорят, что я был среди демонов в «воинстве» Сатанаила в  $\langle ... \rangle$  крестный час смерти Христа  $\langle ... \rangle$  Я провожал Петра, когда пропел петух и раскаяние выжгло мои слезы.  $\langle ... \rangle$  Я с Николой прошел всю русскую землю и путями друидов от Нанси до Нанта» (стр. 95).

Ср.: Кодрянская, 1959, стр. 122-24. О преодолении времени у Ремизова через восприятие далеких времен и культур и воплощение их в новых формах искусства см.: Patricia Carden, "Ornamentalism and Modernism" in *Russian Modernism. Culture and the Avant-Garde*, 1900 – 1930. Ed. by George Gibian and H.W. Tjalsma (1976), p. 58.

<sup>8</sup>Ср. сходное отсутствие канонических редакций у позднего Мандельштама. Процесс появления у поэта «двойчаток» и «тройчаток» — разных стихотворений, а не вариантов — выраставших из одной строки или образа, описан в кн. Надежды Мандельштам Воспоминания (Нью-Йорк, 1970), гл. «Двойные побеги».

"Здесь поразительная перекличка с Мандельштамом, в «Четвертой прозе» объявившим свое творчество «незаконным»: «Мой труд, в чем бы он ни выражался, воспринимается как озорство, как беззаконие, как случайность. Не такова моя воля, и я на это согласен». (Осип Мандельштам. Собрание сочинений в трех томах. Нью-Йорк, 1971, т. 2, стр. 191.) Утверждение «беззаконности» своего творчества с «профессиональной» точки зрения и принятие своего особого пути в обоих случаях связываются с обвинением в плагиате, то есть являются ответом на нападки, идущие из профессионального писательского мира. В случае Ремизова обвинение в плагиате было связано с пересказом народных сказок (см.: Встречи. Петербургский буерак. Париж, 1981, «Разоблачение» и «Плагиатор» в гл. «На большую дофогу»), в случае с Мандельштамом — с его переводческой работой (см.: О. Мандельштам. Собрание сочинений, т. 2, стр. 604-609).

<sup>10</sup> Мышкина дудочка (Париж, 1953), стр. 93. Упреки современной Вельтману критики в отсутствии строгих мотивировок и четкого построения в его романах легко приложимы к Ремизову с его прозой, не укладывающейся в рамки традиционных жанров. См.: Б. Бухштаб,

«Первые романы Вельтмана», Русская проза, ред. Б. Эйхенбаум и Ю. Тынянов (Л., 1923; переизд. 1963). «Пестрота» романов Вельтмана, соединение сказки и действительности, богатая фантазия, ирония и гротеск, знание живого разговорного языка — черты органически присущие и Ремизову, так же как его «ироническое отношение (...) к традиционным литературным догмам» (Г.М. Фридлендер, «Нравоописательный роман. Жанр романа в творчестве романтиков 30-х годов» в кн. История русского романа в двух томах. М.-Л., 1962, т. 1, стр. 274.). О своеобразии творчества Вельтмана см.: Юрий Акутин, «Александр Вельтман и его роман "Странник"» в кн.: А.Ф. Вельтман. Странник. (Литературные памятники; М., 1977).

<sup>11</sup>«Остается одна только кладь или клад — родник или рудник — но он зато не исчерпан. Это живой язык русский, как он живет поныне в народе. Источник один, язык простонародный, а важные вспомогательные средства: старинные рукописи ⟨...⟩ Русские выражения и русский склад языка остались только в народе; в образованном обществе и на письме язык наш измололся уже до пошлой и бесцветной речи. ⟨...⟩» («Полтора слова о русском языке», В. Даль. Полное собрание сочинений. СПБ.-М., 1898, т. 10, стр. 545-6).

12Северная Пчела, № 22, 26 февр. 1846, стр. 86.

18Ср.: «Смотрю на себя со стороны: я и Прохарчин — "страх жизни", я и Макар Алексеевич (Бедные люди); очень много меня и в Баланцове (Плачужная канава). А замечаю в себе скрытность, бережность в выборе слов, горечь загнанных чувств, изводящую памятливость, чувствительность — меня все ранит» (Кодрянская, 1959, стр. 87). Отрывки из романа Ремизова Плачужная канава печатались в журналах: Русская Мысль, 1923; Воля России, 1925; Грани, 1957; Новый Журнал, 1957, 1959; полностью роман напечатан не был.

<sup>14</sup>См. письма этого периода в: Н. Кодрянская. *Ремизов в своих письмах* (Париж, 1977). Далее: Кодрянская, 1977.

<sup>15</sup>Кодрянская, 1977, стр. 211.

<sup>16</sup>Письмо от 9 дек. 1953 г. в кн.: Ю. Елагин. *Темный гений* (изд. 2, Лондон, 1982), стр. 420.

17 Там же, стр. 420-421.

<sup>18</sup>Кодрянская, 1977, стр. 352.

19Елагин, *цит. соч.*, стр. 421; ср. также письма от 1 июня 1955 и 1 янв. 1956 г. на стр. 422.

<sup>20</sup>Кодрянская, 1977, стр. 363; см. также стр. 356-7 и 363. Ср.: «Письма А.М. Ремизова к В.Ф. Маркову». Wiener slawistischer Almanach. Bd. 10, 1982, стр. 433.

<sup>21</sup>У Даля значения выблеск нет. См.: В. Даль. Толковый словарь живого великорусского языка (СПБ.-М., 3 изд., 1903-09), т. 2, стлб. 3. Вышедшая в 1918 г. книга стихов М. Волошина называлась Иверни

(ср. псевдоним современного поэта «Виолетта Иверни»), но более вероятный источник этого слова у Ремизова — Орест Сомов. В его рассказе «Кикимора», который Ремизов пересказывает «на свой лад» в гл. «В сырых туманах», встречается выражение иверни кирпичей. (См.: О.М. Сомов. Были и небылицы. М., 1984, стр. 226.) Слово иверень мужского рода; мы заметили только один случай, когда Ремизов употребляет его в женском роде (Письма Ю. Елагину в кн. Темный гений, стр. 422).

<sup>22</sup>См.: Кодрянская, 1977, стр. 352, 358 и 363.

Текст Иверня воспроизводится по авторскому экземпляру (газетные и журнальные публикации отрывков и глав с авторской правкой, машинописными и рукописными добавлениями), хранящемуся в архиве Н.В. Резниковой (Париж), которой, как и Е.Д. Резникову, приношу глубокую благодарность за неоценимую помощь и поддержку в ходе моей работы над этой книгой. Наша работа не могла бы быть завершена без содействия Адины Чиркин (Лос Анжелес), племянницы И.В. и Н.В. Кодрянских.

Отдельные главы или фрагменты текста были опубликованы в периодической печати (значительные отличия от окончательного текста отмечены в примечаниях): «Начало слов» — отрывок главки «Эпиталама» под заглавием «Писатель» с незначительными вариантами напечатан в парижском еженедельнике Русские Новости 11 апр. 1947 г.; полностью текст главы в газ. Новое Русское Слово (Нью-Йорк) 27 апр., 4. 11 и 18 мая 1952 г. Гл. «Иверень» опубликована впервые в журнале Возрождение (Париж), № 39 (1955). Гл. «Кочевник» — первые 6 главок напечатаны в газ. Советский Патриот (Париж) в 1947-48 гг.; полностью в воскресных номерах газ. Новое Русское Слово с 18 ноября 1951 по 23 марта 1952 г. (исключая номера от 2 и 16 марта), Гл. «В сырых туманах» — главка «На заповедной земле» опубликована в газ. Советский Патриот 20 сент. 1946 г.; «На заповедной земле» и «Несбыточные происшествия» в Новом Журнале (Нью-Йорк), № 34 (1953); «Семь бесов» впервые в иной редакции в составе гл. «Северные Афины», в окончательной редакции в газ. Русские Новости (Париж) 7 апр. 1950. Гл. «Розовые лягушки» — главка «Титаны» напечатана в газ. Русские Новости 15 и 29 авг. 1947 г.; полностью в газ. Новое Русское Слово 3, 10, 17 и 24 авг. 1952 г. Гл. «Москва» — в журнале Новоселье (Париж) № 39-41 (1949).

Гл. «Северные Афины» впервые в ином варианте в Современных Записках (Париж), № 30 (1927); главка «Савинков» опубликована в газ. Последние Новости (Париж) 13 марта 1932 г.; в окончательном варианте текст главы, кроме главки «Имена», в газ. Новое Русское Слово 1, 8 и 22 февр. и 8 марта 1953 г. Заключение «Судьба без судьбы» — в журнале Опыты (Нью-Йорк), № 4 (1955). Благодарю Андрея Седых за разрешение напечатать тексты, ранее появившиеся в газ. Новое Русское Слово.

Я очень обязана коллегам и друзьям — А.Бахраху, о. Г. Бенигсену, Дж. Биггарту, Дж. Гроссман, Р. Дэйвису, Б. Гаспарову, Р. Кромми, Х. Лампль, Дж. Мальмстаду, Ж. - К. Маркадэ, А. Пайман, Г. Перкинсу, Е. Синани-МакЛеод, Г. Слобин, К. Соколову, Н. Б. Соллогуб, Н. Струве, Ф. Уитфильду, Г. Фрейдину, Р. Хьюзу и особенно С. Карлинскому и Л. Флейшману — чьи справки, советы и поддержка сделали осуществление этой работы возможным.

Считаю своим долгом упомянуть покойного Глеба Петровича Струве, в чьем архиве я впервые познакомилась с текстом Иверня и о ком храню благодарную память.

Издание Иверня осуществлено благодаря финансовой поддержке The Julia A. Whitney Foundation, а также National Endowment for the Humanities, Center for Slavic and East European Studies и Committee on Research Калифорнийского университета в Беркли.